
1 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Marzo 2026 

 PROGRAMA DE CURSO SEMINARIO LICENCIATURA FILOSOFÍA UC  

ESTRUCTURA Y CONTENIDO  
 

 
I. IDENTIFICACIÓN  
 
 
CURSO : “UNA MIRADA FENOMENOLÓGICO-HERMENÉUTICA DE LO POSTURAL: CORPORALIDAD 

Y LUGAR SIMBÓLICO EN HEIDEGGER, RICOEUR, LEVINAS Y CAVARERO”. 
TRADUCCIÓN : “A PHENOMENOLOGICAL-HERMENEUTIC LOOK AT POSTURE: CORPORALITY AND 

SYMBOLIC PLACE IN HEIDEGGER, RICOEUR, LEVINAS, AND CAVARERO". 
SIGLA :   
CRÉDITOS  : 10 
MÓDULOS : 2 
REQUISITOS :  
RESTRICCIONES : NO 
CARÁCTER : MÍNIMO 
TIPO : SEMINARIO DE FILOSOFÍA CONTEMPORÁNEA 
CALIFICACIÓN : ESTÁNDAR (calificación de 1.0 a 7.0)  
DISCIPLINA : FILOSOFÍA 
PALABRAS CLAVE : HEIDEGGER, RICŒUR, LEVINAS, CAVARERO, FENOMENOLOGÍA, HERMENÉUTICA, 

CORPORALIDAD, POSTURA 
NIVEL FORMATIVO : LICENCIATURA 
DOCENTES : BEATRIZ CONTRERAS TASSO/ RAFAEL STOCKEBRAND GÓMEZ 
 
II. DESCRIPCIÓN DEL CURSO 
 
Este seminario propone una reflexión sobre uno de los grandes avances de la filosofía contemporánea, el cual ha 
consistido en destacar la relevancia de la pregunta por la dimensión intersubjetiva de la existencia humana. El 
propósito es despertar la reflexión de los y las estudiantes en relación con las implicancias de las relaciones 
interhumanas en sus dimensiones corporal, espacial, material y afectiva.  En efecto, resulta un tema muy relevante 
hoy analizar cómo la presencia de los demás coexiste con nosotros y cuáles son las dimensiones corporales y 
posturales, es decir, situadas, que se han pensado filosóficamente. Contamos con estudios minuciosos en torno a la 
corporalidad que interrogan y ponen a prueba el encuentro entre la corporalidad propia y la ajena. Si, como 
postulamos en este seminario, la intersubjetividad es una dimensión corporeizada, recuperar el cuerpo como lugar 
del encuentro interhumano conlleva atribuirle un rasgo expresivo, puesto que los modos de encuentro entre los 
seres humanos no son anodinos, sino que están cargados de sentido. Por lo tanto, invitamos a los y las estudiantes a 
participar en la interrogación acerca de la corporalidad como locus irreductible de lo interhumano. Les invitamos 
también a preguntarse qué corporalidad es esa de la que hablamos. El cuerpo, desde la perspectiva fenomenológica 
hermenéutica que vamos a explorar, no es un mero objeto en el mundo: este encarna la vida de la conciencia, y ser 
conciencia es situarse como cuerpo (Levinas, 1947). Por tanto, nos interesa desarrollar el sentido expresivo del 
cuerpo, que se manifiesta a partir de gestos o posturas voluntarias o involuntarias (Ricœur, 1955) que comunican. 
Así, por ejemplo, si apuntamos con el dedo índice hacia un objeto, este gesto puede describir un cruce entre el 
dirigirse hacia el mundo y el dirigir el mundo hacia alguien. Es decir, nuestra postura corporal no sólo posibilita la 
relación con los objetos del mundo, que nos atraen o repelen, sino que, al mismo tiempo, por ella entablamos una 
relación con los demás seres humanos a quienes les comunicamos este mundo (Bimbenet, 2011). Desde esta 
perspectiva, el propósito de esta reflexión es repensar el fenómeno de nuestra encarnación, de nuestra postura 
corporal y su impacto en todos nuestros actos relacionales, para comprender su significación profunda como cuerpo 
expresivo. Por último, proponemos como clave de este análisis pensar si y cómo el cuerpo genera un lugar simbólico 
o discursivo que exhibe la condición esencialmente socio-afectiva del ser humano. El objetivo entonces es ofrecer a 
los y las estudiantes del seminario la posibilidad de examinar críticamente la experiencia intersubjetiva y su anclaje, 
siempre ineludible, en la corporalidad. En suma, nos preguntamos, con una mirada  
  



2 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Marzo 2026 

 
crítica, ¿qué simbolizan las posturas erigidas en modelo en la sociedad o cómo se comporta ese cuerpo de lo común? 
¿Qué posturas se generan en el encuentro interhumano? ¿Qué cuerpo hace posible abrirse al encuentro con los 
otros? Estas interrogantes serán analizadas desde la perspectiva fenomenológico hermenéutica a lo largo de este 
seminario, tomando a Heidegger, Ricoeur, Levinas y Cavarero como autores clave que ofrecen pistas filosóficas para 
bosquejar una geometría postural que ponga al cuerpo y su vulnerabilidad en el corazón de lo interhumano. 
 
III. OBJETIVOS DE APRENDIZAJE 
 

1. Interpretar claves conceptuales básicas acerca de la dimensión postural de la corporalidad, en la perspectiva 
fenomenológico-hermenéutica sobre la base de un texto inicial. 
 
a. Preguntarse por el estatus de la corporalidad desde la dimensión intersubjetiva (Heidegger) 
b. Pensar la posibilidad de una antropología atópica, donde el cuerpo sea un eje resignificable (Ricoeur) 
c. Evaluar la relevancia de la materialidad y el tacto en el encuentro interhumano (Levinas) 
d. Considerar el lugar de la afectividad en una geometría post agonística (Cavarero) 

 
 
 
2. Debatir algunas cuestiones críticas acerca del cuerpo que permiten abrir un espacio a la imaginación de una 
 ética de la disimetría y la hospitalidad con autores/as seleccionados/as1: 
  Heidegger, Ricoeur, Levinas, Cavarero 
 

a. Reflexionar en torno a la cuestión de la espacialidad heideggeriana (Ser y Tiempo). 
b. Examinar los aportes fenomenológicos de la fragilidad afectiva en Ricoeur (Finitud y Culpabilidad). 
c. Evaluar la propuesta levinasiana de la materialidad como lugar del encuentro ético (De otro modo 

que ser). 
d. Aplicar la Geometría postural de Cavarero en escenarios concretos (Inclinaciones. Crítica de la 

Rectitud). 
 
 
IV. CONTENIDOS 

 
1. Espacialidad del sí como desalejación y acercamiento 

1.1 El Ser-en como espacialidad 
1.2 Ser encarnado y ser- afectivo 
1.3 Vulnerabilidad y cuidado  

 
2. La mirada hermenéutica: corporalidad y posturalidad  

2.1 Nivel simbólico de la rectitud y la inclinación 
2.2 Descentramiento del yo y conminación del otro 
2.3 Reciprocidad versus disimetría radical 
 

3. Encuentro y desencuentro: gestualidad, palabra y silencio 
3.1 Reconocimiento y desconocimiento: Penélope y Ulises 
3.2 La imposibilidad de decir lo ético 
3.3 Distancia como la forma del encuentro 

 
4. Discusión amplia con otros/as autores 

4.1 Relación con categorías de Arendt (espacio de aparición y discurso) 
4.2 Conceptos de J. Butler sobre corporalidad: experiencia pre-narrativa primordial   
4.3 Alcances de la cuestión del sí mismo y la alteridad: otras miradas 

 
1 Si se  considera algún autor complementario,  será señalado oportunamente. 



3 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Marzo 2026 

 
 

 
V. METODOLOGÍA PARA EL APRENDIZAJE 
 
Desarrollar interpretaciones propias a partir de los contenidos en torno al eje de la    
 corporalidad, en el formato de un Ensayo y exposición. 
  

− Exposiciones orales de un texto seleccionado y problematización de este 
 
 

− Formulación de un Índice del tema de investigación para el Ensayo Final (primer avance) 

− Desarrollo preliminar de la primera mitad del ensayo filosófico 

− Finalización del Ensayo filosófico 
 

− Clases expositivas. 

− Discusión de textos filosóficos con participación de los/las estudiantes. 

− Exposiciones orales realizadas por los/as estudiantes y posterior discusión abierta 
 

VI. EVALUACIÓN DE APRENDIZAJES 
 

1.- 2 Avances del Ensayo final: 20% c/u. 
2.- Presentación oral: 20 % (1 exposición) 
3.- Ensayo final: 40%  

 
 

 

VII. BIBLIOGRAFÍA 
 

A. Mínima 
 
RICOEUR, P.; El Proyecto y la Motivación. Lo Voluntario y Lo Involuntario (I), trad. Juan Carlos Gorlier. Docencia: B. 
Aires, 1986. 
RICOEUR, P.; Sí Mismo como Otro, trad. Agustín Neira Calvo. Siglo XXI: Madrid, 1996.  
RICOEUR, P.; Finitud y culpabilidad, trad. C. de Peretti, J. Díaz Calán y C. Meloni. Trotta: Madrid, 2004. 
 

B. Complementaria 
 
RICOEUR, P.; Escritos y Conferencias. Alrededor del Psicoanálisis, trad. Adolfo Castañón. Siglo XXI: México, 2009. 
RICOEUR, P.; Escritos y Conferencias 2. Hermenéutica, trad. Agustín Neira. Trotta : Madrid, 2017. 
GUENANCIA, P; La voie de la conscience, Husserl, Sartre, Merleau-Ponty, Ricœur. PUF: Paris, 2008 (trad. interna en 
español). 
GRONDIN, J.; Paul Ricœur. Herder: España, 2019. 
 

C. Mínima 
CAVARERO, A.Inclinaciones. Crítica de la Rectitud, trad. Manuel Ignacio Moyano, Palinodia: Santiago, 2020. 
CAVARERO, A.; A pesar de Platón. Figuras femeninas en la filosofía antigua, trad. David Paradela López. Galaxia 
Gutenberg: Barcelona, 2024. 
SAEZ TAJAFUERTE, B. (edit)., Cuerpo, memoria y representación. Adriana Cavarero y Judith Butler en Diálogo. Icaria: 
Barcelona, 2014. 
 



4 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Marzo 2026 

D. Complementaria 
CAVARERO, A.; Relating Narratives. Storytelling and selfhood, trad. Paul A. Kottman. Routledge:London and New 
York, 2000. 
CAVARERO, A.; Stately bodies, literature, philosophy, and the question of gender, trad. Robert de Lucca y Deanna 
Shemek. Ann Arbor The University of Michigan Press: Michigan, 2005. 
 

E. Mínima 
HEIDEGGER, M.; Ser y Tiempo, trad. de J. E. Rivera. Editorial Universitaria: Santiago de Chile, 1997. 
HEIDEGGER, M.; Seminarios de Zollikon, trad. de Ángel Xolocotzi. Herder: México D.F., 2013. 
 

D. Complementaria 
JOHNSON, E.; ¿Cómo pensar el cuerpo al margen de la idea de sujeto corporal? ‘Mera presencia’ y ‘claro del ser’ en 
‘Zollikoner Seminare’ de Heidegger. Anales Del Seminario de Historia de la Filosofía 37 (1):85-98. 2020. 
 

F. Mínima 
ARENDT, H.; La condición humana, int. Manuel Cruz, Ediciones Paidós: Buenos Aires, 2003 (Cap. V). 
 

G. Mínima 
LÉVINAS, E.; De otro modo que ser o más allá de la esencia, Trad. de Pintor Ramos. Ediciones Sígueme Salamanca: 
Salamanca, 2003. 
LÉVINAS, E.Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger, Trad. de Manuel Vásquez. Síntesis: Madrid, 2005. 
 

H. Complementaria 
LÉVINAS, E.; Totalidad e infinito. Trad. de Miguel García-Baró. Sígueme: Salamanca, 2012. 
SIROVÁTKA, J.; Der Leib im Denken Emmanuel Levinas. Alber: Freiburg/München, 2006. 
BAILHACHE, G.; Le sujet chez Emmanuel Levinas. Fragilité et subjectivité. PUF: Paris, 1994. 
 

I. Complementaria general 
 

AMALRIC. J.-L.; Paul Ricœur, l’imagination vive. Une genèse de la philosophie ricœurienne de l’imagination. 
Hermann Éditeurs: Paris, 2013. 
Arrien, S.-J., Contreras, B. (edits), From Vulnerability to Promise. Perspectives on Ricoeur from Women Philosophers. 
Lexington books: London, 2025. 
BUTLER, J.; Dar cuenta de sí mismo. Violencia ética y responsabilidad política, trad. Horacio Pons. Buenos Aires: 
Amorrortu editores, 2012.. 
GADAMER, H.G.; Verdad y Método. Madrid: Sígueme, Salamanca, 2205. 
GREISCH, J. (ed.); Paul Ricœur L’Herméneutique à l’école de la phénoménologie, Beauchesne: Paris, 1995. 
GRONDIN, J.; Le tournant herméneutique de la phénoménologie. PUF: Paris, 2003. 
HUSSERL, E.; Meditaciones Cartesianas, trad. José Gaos y Miguel García-Baró. FCE: México, 2004. 
KEARNEY, R.; Touch.Recovering our most vital sense, Columbia University Press: New York, 2021. 
KUREISHI, H., El cuerpo. Anagrama: Barcelona, 2004. 
NUSSBAUM, M.; Las fronteras de la justicia. Consideraciones sobre la exclusión. Paidós: España, 2012.  
Dictionnaire de la Philosophie, Encyclopedia Universalis, Albin Michel, nouvelle édition augmentée. Paris, 2006. 
 
Recursos web: fondsricœur.fr 
https://digitalricoeur.org/log-in/https%253A%252F%252Fdigitalricoeur.org%252F 
Revistas especializadas: sugerencia de otros artículos se dará al comienzo del semestre 


