PONTIFICIA
UNIVERSIDAD
CATOLICA

DE CHILE

PROGRAMA DE CURSO

L IDENTIFICACION

CURSO : LOS FUNDAMENTOS DE LA PSICOLOGIA ARISTOTELICA Y LA
INTERPRETACION CONTEMPORANEA DE LA ‘FILOSOFIiA DE LA MENTE’ DE
ARISTOTELES

TRADUCCION : THE FOUNDATIONS OF ARISTOTELIAN PSYCHOLOGY AND THE
CONTEMPORARY INTERPRETATION OF ARISTOTLE’S

‘PHILOSOPHY OF THE MIND’
PROFESOR: Marcelo D. Boeri
SIGLA : FIL175
CREDITOS : 10 créditos UC

HORARIO: Lunes y miércoles entre 11y 12.10

MODULOS : 02

REQUISITOS SIN REQUISITOS

RESTRICCIONES : AUTORIZACION UNIDAD ACADEMICA

CONECTOR

CARACTER MINIMO

TIPO : SEMINARIO

CALIFICACION: ESTANDAR (calificaciéon de 1.0 a 7.0)

DISCIPLINA FILOSOFIA

PALABRAS CLAVE : ARISTOTELES, PSICOLOGIA ARISTOTELICA, FILOSOFIiA

DE LA MENTE, FUNCIONALISMO, ATRIBUTISMO,
SUSTANCIALISMO, DUALISMO,
NIVEL FORMATIVO : PREGRADO

1L DESCRIPCION DEL CURSO

Desde los albores de la filosofia griega los fildsofos habian sospechado que hay ciertas operaciones
(como la percepciodn, la imaginacion o el pensamiento) que son llevadas a cabo por algo que los
griegos llamaban yoyn y que nosotros solemos traducir por “alma”. En su tratado Acerca del alma
(en su titulo en latin con el que suele citarse De anima) Aristételes no so6lo sistematiza de una
manera admirable varias de las opiniones de los filosofos que lo precedieron sobre el tema, sino
que ademas elabora una refinadisima teoria de las facultades cognoscitivas que, de manera
decisiva, entran en juego en cualquier “teoria epistemolédgica’: la percepcion sensorial, la actividad
unificadora del pensamiento y del juicio, la imaginacion y su poder de producir imagenes, la
captacion de los conceptos y el modo en que el sujeto percipiente es capaz de representarse el
mundo. Escrito con el estilo sintético y arido que caracteriza a los tratados aristotélicos, este texto

Direccién Académica de Docencia Septiembre 2018



X PONTIFICIA
>\ UNIVERSIDAD 2

)§) CATOLICA

DE CHILE

trata de manera sistematica y pormenorizada varios de los problemas sefalados y, a
pesar de haber sido escrito hace mas de dos milenios, ha probado que es capaz de seguir siendo un
interlocutor vélido en la discusion contemporanea de algunos temas de filosofia de la mente. Las
sofisticadas observaciones aristotélicas sobre el ser vivo y, en especial, sobre la cuestion cuerpo-
alma siguen suscitando el interés de los filosofos actuales y continua contribuyendo al debate
contemporaneo de este dificil problema.

Entre la década de los 70’ y 90 del siglo pasado se produce una especie de “rehabilitacion”
de Aristoteles centrada mayormente en sus investigaciones psicoldgicas, que comienzan a ser
estudiadas con creciente interés en el contexto de las discusiones contemporaneas de filosofia de
la mente dentro de la tradicion anglosajona. Hace varias décadas el filosofo Hilary Putnam
comenzd a redescubrir las posiciones aristotélicas pues ellas, aunque mas no sea de un modo
incipiente, se acercaban a su enfoque funcionalista en el dominio de la discusion especializada de
filosofia de la mente. Ademas de hacer una lectura pormenorizada del De anima aristotélico, en
este curso nos detendremos a examinar algunas interpretaciones contemporaneas, en especial las
interpretaciones “funcionalistas” (Cohen, Nussbaum, Putnam), materialista no-reductivas
(Sorabji), “espiritualistas” (Burnyeat), sustancilistas y supervinientes (Shields) y atributistas
(Barnes) de este texto y exploraremos la viabilidad de ese enfoque como una interpretacion
plausible del texto de Aristoteles.

111. OBJETIVOS DE APRENDIZAJE
Generales

- Que los alumnos aborden el ramo a través de la lectura directa y el examen de los textos de los
filésofos seleccionados para su estudio.

Especificos

- Que los asistentes al curso conozcan algunas discusiones contempordneas relativas a los
problemas que plantea la psicologia aristotélica mediante la lectura de textos de algunos filésofos
contemporaneos (Nussbaum, Putnam, Cohen, Burnyeat, Barnes, Sorabji, Shields), que tratan
dichos problemas desde un enfoque contemporaneo.

- Que los alumnos discutan filoséficamente los problemas planteados por los filosofos estudiados
haciendo hincapié en los mecanismos argumentativos y los presupuestos de los que parten.

-Que cada estudiante sea capaz de plantear una tesis original sobre alguno de los problemas
estudiados en el curso y de redactar un breve ensayo, siguiendo una argumentacion ordenada que
tenga en cuenta los textos estudiados y el “estado del arte”.

- Que cada estudiante conozca el manejo de elementos técnicos imprescindibles para el estudio de
la filosofia antigua (manejo de indices y repertorios, seleccion y fichaje de pasajes claves de los
textos originales, manejo bdasico del lenguaje filosofico griego, etc.) y de la filosofia
contemporanea.

- Que quienes asistan al curso sean capaces de comunicar de manera efectiva, tanto oralmente como
por escrito, los resultados del analisis bibliografico y de su investigacion.

- Que el alumnado sea capaz de analizar y evaluar los textos del filésofo estudiado.

-Que cada estudiante desarrolle las habilidades necesarias para disefiar y formular un proyecto de
investigacion minimo en filosofia y la redaccion de un ensayo académico de investigacion.

IV.  CONTENIDOS

Direccién Académica de Docencia Septiembre 2018



1. Observaciones metodologicas previas: el alma como principio del ser vivo. ;Qué tipo de “cosa”
es el alma? ;Es una “sustancia”, una cualidad, una cantidad, etc.? ;Cual es la diferencia entre
“alma” y “mente”, por qué es en nuestros dias mas habitual hablar de “mente”? Método dialéctico
y “ciencia” del alma en De anima I: el resultado positivo de la discusion de Aristoteles con sus
predecesores. ;Qué tipo de cosa es la “mente”? El problema mente-cuerpo en la filosofia de la
mente contemporanea y el “reingreso” de Aristoteles a ese debate.

2. El alma como “sustancia”. La definicion del alma como “sustancia en el sentido de forma de un
cuerpo natural que en potencia tiene vida” (De anima 412a19-20) y como “actualidad primera de
un cuerpo natural que en potencia tiene vida” (De anima 412a27-28). El principio aristotélico de
que “todo se define por su funcion” (Meteorologica 390a10-13) y la interpretacion funcionalista
de Aristoteles: Nussbaum, Putnam y la psicologia aristotélica.

3. Las afecciones (ta mwé0n) del alma y la co-dependencia alma-cuerpo. Conocimiento, percepcion
y deseo como “afecciones” del alma. Alma y movimiento: jse “mueve” el alma? ;Por qué, segiin
Aristoteles, cuando el alma mueve no se mueve? El alma est4 en un cuerpo, pero no es un cuerpo.
“Sustancialismo” y “dualismo sustancialista” en la filosofia de la mente contemporanea. La
interpretacion “sustancialista superviniente” (C. Shields) y “atributista” (J. Barnes) de la psicologia
aristotélica.

4. El alma no es un cuerpo pero no se da si no es a través de un cuerpo: el “materialismo no
reductivo” de la psicologia aristotélica y el funcionalismo de Putnam como una reaccion al
materialismo reductivo. El funcionalismo y la “multiple realizabilidad de lo mental”. Burnyeat y
su lectura “espirirtualista” de la percepcion: “El material fisico de los cuerpos animales en el mundo
de Aristoteles ya esta impregnado de conciencia, s6lo necesita que se lo despierte al rojo o al calor”.
El alma es “algo” del cuerpo (atributismo; Barnes) y se da en un cuerpo de “cierta indole” (De
anima 11 2). (Es esta afirmacion una buena evidencia en contra de la interpretacion funcionalista
de la psicologia aristotélica? Las potencias o facultades del alma: nutritiva, sensitiva, desiderativa,
motora y discursiva o racional. El problema del “cierre o clausura causal”, de la causacion de la
mente en la filosofia contemporanea y el alma aristotélica como causa.

5. La teoria aristotélica de la sensacion o senso-percepcion (aic3noig); la sensacion-sentido como
“una alteracion de cierto tipo”. La sensacion como la recepcion de las formas sensibles sin la
materia (De anima 11 12). La sensacion como “forma” de los objetos sensibles y como término
medio (uecotng) o proporcion (Aoyog). El caracter potencial y, por ende, pasivo, de la facultad
sensitiva (t0 ailodntikov) y el objeto sensible como condicion necesaria para activar tal facultad.
Tipos de “sensible”: propios, comunes y por accidente (De anima 11 6). El sentido general o comtn:
su papel como factor unificador de la experiencia perceptiva.

6. “Representacion imaginativa” o “imaginacion” (eovtaocia), intelecto (vovg), e inteleccion
(vonoig). No todo lo que se aparece es verdadero (De anima 111.3; Metafisica IV). La sensacion
como condicién de la representacion y del pensamiento. Todo pensamiento presupone sensacion y
sin sensacion no hay juicio. Las “variedades de juicio”: conocimiento (€n1oTnun), opinion (86&a),
prudencia (ppovnoic). Los tipos de representacion o imaginacion: racional-deliberativa y
sensitiva. El problema de la accion y el papel de la representacion racional en ella. El principio del
movimiento del animal. El intelecto como algo impasible pero capaz de recibir la forma. Los
objetos acerca de los cuales no es posible el error. Los indivisibles y los compuestos. El inteligir o
pensar como un “cierto padecer”. Las dos funciones de la inteleccion: la captacion directa de los

Direccién Académica de Docencia Septiembre 2018



PONTIFICIA

\°\ UNIVERSIDAD 4
J§/ CATOLICA

DE CHILE

“indivisibles” y la composicion de tales indivisibles. El intelecto del alma como aquello
con lo cual el alma piensa y hace juicios (De anima 429a22-23). El intelecto como simple e
impasible. La coincidencia entre lo que intelige y lo inteligido en las cosas sin materia (De anima
430a3-4). Intelecto activo y pasivo: ;dos intelectos o dos funciones de un mismo intelecto?
Representacion e intelecto: todo pensar es pensar representativo.

V. METODOLOGIAS PARA EL APRENDIZAJE

Clases expositivas: en las primeras seis o siete sesiones el profesor hard una introduccion general
y de detalle al tema del curso y expondré algunos temas claves, de manera que las/os estudiantes
tengan tiempo de comenzar a leer y estudiar los textos. Para el adecuado funcionamiento del curso
es imperativo que los alumnos asistan a clase con los textos leidos (el profesor suministrard un
esquema y calendario detallado de lecturas obligatorias el primer dia de clase), ya que, ademas de
sus explicaciones, el profesor interrogara a la clase, de modo de generar la participacion de los
estudiantes en clase. El profesor reservara cierto tiempo para explicar como debe elaborarse un
proyecto de investigacion minimo que culminara en un breve ensayo: seleccion del tema, objetivo
general y objetivos especificos, fundamentos tedrico-conceptuales y “estado del arte” que sustenta
la propuesta, metodologia, plan de trabajo, etc. Luego de las seis o siete primeras clases cada
estudiante deberd hacer una exposicion en clase de un pasaje de los textos de Aristoteles y/o de
alguna interpretacion contemporanea de la psicologia aristotélica (el o los pasajes a exponer
deberan ser previamente acordados con el profesor).

VI. EVALUACION DE APRENDIZAJES

Este curso tendrd dos instancias evaluativas: una exposicion en clase y la redaccion de un breve
ensayo monografico. La exposicion (que no podra superar los 25 minutos, para luego pasar a las
preguntas y la discusion) tendrd una nota que se promediara con el Ensayo Monografico que debera
confeccionar cada estudiante. La redaccion del Ensayo debera seguir las siguientes pautas: (i) el
tema debera ser previamente aprobado por el profesor; (ii) el trabajo no podra tener menos de 5
paginas (a espacio y medio, letras Times New Roman 12 para el cuerpo del texto, y Times New
Roman 11 para las notas al pie si las hubiere) ni mas de 8 paginas (incluyendo la Bibliografia). (iii)
El alumno deberd plantear una tesis y procurar defenderla siguiendo pasos de argumentacion
ordenados y claros (se da por sentado que el trabajo no puede tener un cardcter puramente
expositivo y que la referencia a los textos originales es clave, tanto para la tesis como para la
argumentacion general). (iv) La monografia debera ser presentada al menos una semana antes del
ultimo dia de clase. La nota de la Monografia se promediara con la nota de la exposicion en clase,
lo cual dard la nota final (exposicion en clase 50%; monografia: 50%). Una vez que el profesor lea
el ensayo convocard a cada estudiante para una reunion en la que debera explicar brevemente su
texto y responder algunas preguntas sobre el mismo.

VIL. BIBLIOGRAFIA

BIBLIOGRAFIA MINIMA (Ediciones y traducciones de los textos de Aristoteles; se cita por
nombre de editor /traductor).

Barbotin, E. Aristote. De |’ ame (texte établi par A. Jannone ; traduction et notes de E. Barbotin)
Paris: Les Belles Lettres, 1996.

Direccién Académica de Docencia Septiembre 2018



PONTIFICIA
>\ UNIVERSIDAD 5

)§) CATOLICA

DE CHILE
Bodéiis, R. Aristote. De |’dme (Traduction et presentation par Richard Bodéiis), Paris:
Flammarion, 1993.

Boeri, M. D. Aristoteles, Acerca del alma (Traduccion, introduccion, notas y apéndice), Buenos
Aires: Editorial Colihue 2010.

Calvo Martinez, T. Aristoteles. Acerca del alma (Introduccion general, Introduccion, Traduccion y
Notas por T. Calvo), Madrid: Gredos 1983 (1% ed. 1978).

Calvo Martinez, T. Aristoteles, Metafisica (Introduccion, traduccion y notas de T. Calvo Martinez),
Madrid: Gredos, 2000.

Corcilius, K. Aristoteles. Uber die Seele De anima. Hamburgo: Felix Meiner, 2017.

Hamlyn D.W. Aristotle. De Anima (Books II and III, with passages from Book I. Translated with
Introduction and Notes by D.W. Hamlyn), Oxford: Oxford University Press, 1993.

Jaeger, W. Aristotelis Metaphysica, Oxford: Oxford Classical Texts 1957 (varias reediciones).

Movia, G. Aristotele. L anima (Traduzione, Introduzione e comento di Giancarlo Movia), Napoli:
Loffredo Editore, 1991.

Reale, G. Metafisica di Aristotele (Traduzione, Introduzione e commentario della Metafisica di
Aristotele. Testo greco a fronte), Milano: Bompiani, 2004.

Rodier, G. Aristote. Traité de I’dme, Paris 1985 (reed. De la ed. de 1900).

Ross, W.D. Aristotle’s Metaphysics (A Revised Text with Introduction and Commentary by W. D.
Ross), Oxford: Clarendon Press 1975 (reimpr. de la ed. de 1924).

Shields, C. Aristotle. De Anima (Translated with and introduction and commentary by Chirstopher
Shields). Oxford: Clarendon Press, 2016.

BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTARIA (la literatura secundaria sobre los temas del seminario
es abrumadora; abajo s6lo se mencionan algunos titulos orientativos, aunque algunos de los titulos
citados son importantes para comprender la recepcion de la psicologia aristotélica en la filosofia
de la mente contemporanea)

Berti, E. “Il pensiero come forma di vita. A proposito dell’intelligenza artificiale”, en Berti, E. Nuovi
studi aristotelici. Il. Fisica, antropologia e metafisica, Brescia: Morcelliana, 2004, 117-132.

Berti, E. “Per i1 viventi I’essere ¢ il vivere (Aristotele, De anima 415b13)”, en Berti, E. Nuovi studi
aristotelici. II. Fisica, antropologia e metafisica, Brescia: Morcelliana, 2004, 133-141.

Boeri, M. D., Kanayama, Y., Mittelmann, J. (eds.) Soul and Mind in Greek Thought. Psychological
issues in Plato and Aristotle, Cham: Springer 2018.

Direccién Académica de Docencia Septiembre 2018



PONTIFICIA
>\ UNIVERSIDAD 6

)§) CATOLICA

DE CHILE

Boeri, M. D. “Aristoteles en Constantinopla: Temistio como lector de la noética
aristotélica”, Patristica et Mediaevalia 44.2 (2023), 135-180.

Boeri, M. D. “Alma, mente y vida: ;qué tiene Aristoteles para decirnos en la era digital?”’, Apeiron.
Estudios de Filosofia, N° 13 (2020), 45-77.

Boeri, M. D. “Alejandro de Afrodisia como intérprete de la noética aristotélica», Estudios
Filosdficos 40 (2009), 79-107.

Burnyeat, M. F. “Is an Aristotelian Philosophy of Mind still Credible?”, en Nussbaum, M. C. and
Rorty, A. O. (eds.) Essays on Aristotle’s De Anima, Oxford: Oxford University Press, 1992,15-26.

Burnyeat, M. F. “How Much Happens when Aristotle sees Read and Hears Middle C. Remarks on
On De anima 2.7-8”, en Nussbaum, M. C. and Rorty, A. O. (eds.) Essays on Aristotle’s De Anima,
Oxford, 421-434.

Burnyeat, M. F. “Aquinas on ‘Spiritual Change’ in Perception”, en D. Perler, (ed.) Ancient and
Medieval Theories of Intentionality, Leiden-Boston-Koln 2001,129-153.

Burnyeat, M. F. “De anima 11 5, en Phronesis XLVII/1, 2002, 28-90.

Charles, D. The Undivided Self. Aristotle and the ‘Mind—Body Problem’, Oxford: Oxford
University Press, 2021.

Crane, T., & Patterson, S. (eds.). History of the mind-body problem. New Y ork: Routledge, 2000.
Everson, S. Aristotle on Perception, Oxford: Oxford University Press, 199.
Kim, J. Philosophy of Mind, Boulder-Colorado/ Oxford 1998.

Menn, S. “Aristotle’s Definition of Soul and the Programme of the De Anima”, en Oxford Studies
in Ancient Philosophy, (2002) 22, 83-139.

Mittelmann, J. “;Una imagen dualista en el De Anima de Aristételes?, Quaderns de filosofia vol. i
nam. 2 (2014), 11-33.

Nussbaum, M.C., Putnam, H. “Changing Aristotle’s Mind”, en Nussbaum, M.C. and Rorty, A.O.
(eds.) Essays on Aristotle’s De Anima, Oxford: Oxford University Press, 1992, 27-56.

Polansky, R. Aristotle’s De anima, Cambridge-New York: Cambridhe University Press, 2007

Romeyer Dherbey, G. (ed.) Corps et dme. Sur le De anima d’ Aristote (Etudes retinies par C.
Viano), Paris 1996.

Putnam, H. Mind, Language and Reality (Philosophical Papers, volume 2), Cambridge 1995
(reimpresion).

Direccién Académica de Docencia Septiembre 2018



PONTIFICIA
S\ UNIVERSIDAD 7
)§) CATOLICA
> DE CHILE

Shields, C. 1995. “Soul and Body in Aristotle”, en T. Irwin (ed.) Aristotle. Metaphysics,
Epistemology, Natural Philosophy, New York and London, 1995, 103-137.

Slakey, T. J. “Aristotle’s Theory of Perception”, en M. Durrant (ed.) Aristotle’s De anima in focus,
London and New York, 1993, 75-89.

Sorabji, R. 1979. “Body and Soul in Aristotle”, en J. Barnes, M. Schofield, R. Sorabyji (eds.) Articles
on Aristotle (Psychology and Aesthetics) London: Duckworth, 1979, 42-64 (1* ed. 1974).

Sorabji, R. Matter, Space, & Motion. Theories in Antiquity and Their Sequel, Ithaca-New York:
Cornell University Press, 1988.

Sorabji, R. “Intentionality and Physiological processes: Aristotle’s Theory of Sense-Perception”, en
Nussbaum, M.C. and Rorty, A.O. (eds.) Essays on Aristotle’s De Anima, Oxford: Oxford
University Press, 1992, 195-225.

ANEXO

Area disciplinar: Filosofia

Direccién Académica de Docencia Septiembre 2018



