
1 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Septiembre 2018 

 
 
 
 

 
PROGRAMA DE CURSO 

 
I. IDENTIFICACIÓN  
 
CURSO : LOS FUNDAMENTOS DE LA PSICOLOGÍA ARISTOTÉLICA Y LA 
INTERPRETACIÓN CONTEMPORÁNEA DE LA ‘FILOSOFÍA DE LA MENTE’ DE 
ARISTÓTELES   
  
TRADUCCIÓN : THE FOUNDATIONS OF ARISTOTELIAN PSYCHOLOGY AND THE 

CONTEMPORARY INTERPRETATION OF ARISTOTLE’S 
‘PHILOSOPHY OF THE MIND’   

PROFESOR:   Marcelo D. Boeri 
SIGLA : FIL175 
CRÉDITOS  : 10 créditos UC 
HORARIO: Lunes y miércoles entre 11 y 12.10 
    
MÓDULOS : 02   
REQUISITOS : SIN REQUISITOS 
RESTRICCIONES : AUTORIZACIÓN UNIDAD ACADÉMICA   
CONECTOR :  
 
CARÁCTER : MÍNIMO 
TIPO : SEMINARIO  
CALIFICACIÓN : ESTÁNDAR (calificación de 1.0 a 7.0)  
DISCIPLINA : FILOSOFÍA 
PALABRAS CLAVE : ARISTÓTELES, PSICOLOGÍA ARISTOTÉLICA, FILOSOFÍA 

DE LA MENTE, FUNCIONALISMO, ATRIBUTISMO, 
SUSTANCIALISMO, DUALISMO,  

NIVEL FORMATIVO : PREGRADO 
 
II. DESCRIPCIÓN DEL CURSO 
 
Desde los albores de la filosofía griega los filósofos habían sospechado que hay ciertas operaciones 
(como la percepción, la imaginación o el pensamiento) que son llevadas a cabo por algo que los 
griegos llamaban ψυχή y que nosotros solemos traducir por “alma”. En su tratado Acerca del alma 
(en su título en latín con el que suele citarse De anima) Aristóteles no sólo sistematiza de una 
manera admirable varias de las opiniones de los filósofos que lo precedieron sobre el tema, sino 
que además elabora una refinadísima teoría de las facultades cognoscitivas que, de manera 
decisiva, entran en juego en cualquier “teoría epistemológica”: la percepción sensorial, la actividad 
unificadora del pensamiento y del juicio, la imaginación y su poder de producir imágenes, la 
captación de los conceptos y el modo en que el sujeto percipiente es capaz de representarse el 
mundo. Escrito con el estilo sintético y árido que caracteriza a los tratados aristotélicos, este texto 



2 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Septiembre 2018 

trata de manera sistemática y pormenorizada varios de los problemas señalados y, a 
pesar de haber sido escrito hace más de dos milenios, ha probado que es capaz de seguir siendo un 
interlocutor válido en la discusión contemporánea de algunos temas de filosofía de la mente. Las 
sofisticadas observaciones aristotélicas sobre el ser vivo y, en especial, sobre la cuestión cuerpo-
alma siguen suscitando el interés de los filósofos actuales y continúa contribuyendo al debate 
contemporáneo de este difícil problema.    

Entre la década de los 70’ y 90’ del siglo pasado se produce una especie de “rehabilitación” 
de Aristóteles centrada mayormente en sus investigaciones psicológicas, que comienzan a ser 
estudiadas con creciente interés en el contexto de las discusiones contemporáneas de filosofía de 
la mente dentro de la tradición anglosajona. Hace varias décadas el filósofo Hilary Putnam 
comenzó a redescubrir las posiciones aristotélicas pues ellas, aunque más no sea de un modo 
incipiente, se acercaban a su enfoque funcionalista en el dominio de la discusión especializada de 
filosofía de la mente. Además de hacer una lectura pormenorizada del De anima aristotélico, en 
este curso nos detendremos a examinar algunas interpretaciones contemporáneas, en especial las 
interpretaciones “funcionalistas” (Cohen, Nussbaum, Putnam), materialista no-reductivas 
(Sorabji), “espiritualistas” (Burnyeat), sustancilistas y supervinientes (Shields) y atributistas 
(Barnes) de este texto  y exploraremos la viabilidad de ese enfoque como una interpretación 
plausible del texto de Aristóteles.  

 
III. OBJETIVOS DE APRENDIZAJE 
 
Generales 
 
- Que los alumnos aborden el ramo a través de la lectura directa y el examen de los textos de los 
filósofos seleccionados para su estudio. 
 
Específicos 
 
- Que los asistentes al curso conozcan algunas discusiones contemporáneas relativas a los 
problemas que plantea la psicología aristotélica mediante la lectura de textos de algunos filósofos 
contemporáneos (Nussbaum, Putnam, Cohen, Burnyeat, Barnes, Sorabji, Shields), que tratan 
dichos problemas desde un enfoque contemporáneo. 
- Que los alumnos discutan filosóficamente los problemas planteados por los filósofos estudiados 
haciendo hincapié en los mecanismos argumentativos y los presupuestos de los que parten. 
-Que cada estudiante sea capaz de plantear una tesis original sobre alguno de los problemas 
estudiados en el curso y de redactar un breve ensayo, siguiendo una argumentación ordenada que 
tenga en cuenta los textos estudiados y el “estado del arte”.   
- Que cada estudiante conozca el manejo de elementos técnicos imprescindibles para el estudio de 
la filosofía antigua (manejo de índices y repertorios, selección y fichaje de pasajes claves de los 
textos originales, manejo básico del lenguaje filosófico griego, etc.) y de la filosofía 
contemporánea. 
- Que quienes asistan al curso sean capaces de comunicar de manera efectiva, tanto oralmente como 
por escrito, los resultados del análisis bibliográfico y de su investigación. 
- Que el alumnado sea capaz de analizar y evaluar los textos del filósofo estudiado. 
-Que cada estudiante desarrolle las habilidades necesarias para diseñar y formular un proyecto de 
investigación mínimo en filosofía y la redacción de un ensayo académico de investigación.  
 

IV. CONTENIDOS 



3 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Septiembre 2018 

 
1. Observaciones metodológicas previas: el alma como principio del ser vivo. ¿Qué tipo de “cosa” 
es el alma? ¿Es una “sustancia”, una cualidad, una cantidad, etc.? ¿Cuál es la diferencia entre 
“alma” y “mente”, por qué es en nuestros días más habitual hablar de “mente”? Método dialéctico 
y “ciencia” del alma en De anima I: el resultado positivo de la discusión de Aristóteles con sus 
predecesores. ¿Qué tipo de cosa es la “mente”? El problema mente-cuerpo en la filosofía de la 
mente contemporánea y el “reingreso” de Aristóteles a ese debate. 

2. El alma como “sustancia”. La definición del alma como “sustancia en el sentido de forma de un 
cuerpo natural que en potencia tiene vida” (De anima 412a19-20) y como “actualidad primera de 
un cuerpo natural que en potencia tiene vida” (De anima 412a27-28). El principio aristotélico de 
que “todo se define por su función” (Meteorologica 390a10-13) y la interpretación funcionalista 
de Aristóteles: Nussbaum, Putnam y la psicología aristotélica.  

3. Las afecciones (τὰ πάθη) del alma y la co-dependencia alma-cuerpo. Conocimiento, percepción 
y deseo como “afecciones” del alma. Alma y movimiento: ¿se “mueve” el alma? ¿Por qué, según 
Aristóteles, cuando el alma mueve no se mueve? El alma está en un cuerpo, pero no es un cuerpo. 
“Sustancialismo” y “dualismo sustancialista” en la filosofía de la mente contemporánea. La 
interpretación “sustancialista superviniente” (C. Shields) y “atributista” (J. Barnes) de la psicología 
aristotélica.  

4. El alma no es un cuerpo pero no se da si no es a través de un cuerpo: el “materialismo no 
reductivo” de la psicología aristotélica y el funcionalismo de Putnam como una reacción al 
materialismo reductivo. El funcionalismo y la “múltiple realizabilidad de lo mental”. Burnyeat y 
su lectura “espirirtualista” de la percepción: “El material físico de los cuerpos animales en el mundo 
de Aristóteles ya está impregnado de conciencia, sólo necesita que se lo despierte al rojo o al calor”. 
El alma es “algo” del cuerpo (atributismo; Barnes) y se da en un cuerpo de “cierta índole” (De 
anima II 2). ¿Es esta afirmación una buena evidencia en contra de la interpretación funcionalista 
de la psicología aristotélica? Las potencias o facultades del alma: nutritiva, sensitiva, desiderativa, 
motora y discursiva o racional. El problema del “cierre o clausura causal”, de la causación de la 
mente en la filosofía contemporánea y el alma aristotélica como causa.  

5. La teoría aristotélica de la sensación o senso-percepción (‡); la sensación-sentido como 
“una alteración de cierto tipo”. La sensación como la recepción de las formas sensibles sin la 
materia (De anima II 12). La sensación como “forma” de los objetos sensibles y como término 
medio (Ò) o proporción (Ò). El carácter potencial y, por ende, pasivo, de la facultad 
sensitiva (Õ„Ò) y el objeto sensible como condición necesaria para activar tal facultad. 
Tipos de “sensible”: propios, comunes y por accidente (De anima II 6). El sentido general o común: 
su papel como factor unificador de la experiencia perceptiva.  

6. “Representación imaginativa” o “imaginación” (φαντασία), intelecto (à), e intelección 
(Ò). No todo lo que se aparece es verdadero (De anima III.3; Metafísica IV). La sensación 
como condición de la representación y del pensamiento. Todo pensamiento presupone sensación y 
sin sensación no hay juicio. Las “variedades de juicio”: conocimiento (™»), opinión (Ò), 
prudencia (Ò). Los tipos de representación o imaginación: racional-deliberativa y 
sensitiva. El problema de la acción y el papel de la representación racional en ella. El principio del 
movimiento del animal. El intelecto como algo impasible pero capaz de recibir la forma. Los 
objetos acerca de los cuales no es posible el error. Los indivisibles y los compuestos. El inteligir o 
pensar como un “cierto padecer”. Las dos funciones de la intelección: la captación directa de los 



4 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Septiembre 2018 

“indivisibles” y la composición de tales indivisibles. El intelecto del alma como aquello 
con lo cual el alma piensa y hace juicios (De anima 429a22-23). El intelecto como simple e 
impasible. La coincidencia entre lo que intelige y lo inteligido en las cosas sin materia (De anima 
430a3-4). Intelecto activo y pasivo: ¿dos intelectos o dos funciones de un mismo intelecto? 
Representación e intelecto: todo pensar es pensar representativo. 

V. METODOLOGÍAS PARA EL APRENDIZAJE 
 
Clases expositivas: en las primeras seis o siete sesiones el profesor hará una introducción general 
y de detalle al tema del curso y expondrá algunos temas claves, de manera que las/os estudiantes 
tengan tiempo de comenzar a leer y estudiar los textos. Para el adecuado funcionamiento del curso 
es imperativo que los alumnos asistan a clase con los textos leídos (el profesor suministrará un 
esquema y calendario detallado de lecturas obligatorias el primer día de clase), ya que, además de 
sus explicaciones, el profesor interrogará a la clase, de modo de generar la participación de los 
estudiantes en clase. El profesor reservará cierto tiempo para explicar cómo debe elaborarse un 
proyecto de investigación mínimo que culminará en un breve ensayo: selección del tema, objetivo 
general y objetivos específicos, fundamentos teórico-conceptuales y “estado del arte” que sustenta 
la propuesta, metodología, plan de trabajo, etc.  Luego de las seis o siete primeras clases cada 
estudiante deberá hacer una exposición en clase de un pasaje de los textos de Aristóteles  y/o de 
alguna interpretación contemporánea de la psicología aristotélica (el o los pasajes a exponer 
deberán ser previamente acordados con el profesor). 
 

VI. EVALUACIÓN DE APRENDIZAJES  
 

Este curso tendrá dos instancias evaluativas: una exposición en clase y la redacción de un breve 
ensayo monográfico. La exposición (que no podrá superar los 25 minutos, para luego pasar a las 
preguntas y la discusión) tendrá una nota que se promediará con el Ensayo Monográfico que deberá 
confeccionar cada estudiante. La redacción del Ensayo deberá seguir las siguientes pautas: (i) el 
tema deberá ser previamente aprobado por el profesor; (ii) el trabajo no podrá tener menos de 5 
páginas (a espacio y medio, letras Times New Roman 12 para el cuerpo del texto, y Times New 
Roman 11 para las notas al pie si las hubiere) ni más de 8 páginas (incluyendo la Bibliografía). (iii) 
El alumno deberá plantear una tesis y procurar defenderla siguiendo pasos de argumentación 
ordenados y claros (se da por sentado que el trabajo no puede tener un carácter puramente 
expositivo y que la referencia a los textos originales es clave, tanto para la tesis como para la 
argumentación general). (iv) La monografía deberá ser presentada al menos una semana antes del 
último día de clase. La nota de la Monografía se promediará con la nota de la exposición en clase, 
lo cual dará la nota final (exposición en clase 50%; monografía: 50%). Una vez que el profesor lea 
el ensayo convocará a cada estudiante para una reunión en la que deberá explicar brevemente su 
texto y responder algunas preguntas sobre el mismo.  

 
VII. BIBLIOGRAFÍA 
 

BIBLIOGRAFÍA MÍNIMA (Ediciones y traducciones de los textos de Aristóteles; se cita por 
nombre de editor /traductor).  

Barbotin, E. Aristote. De l’ âme (texte établi par A. Jannone ; traduction et notes de E. Barbotin) 
Paris: Les Belles Lettres, 1996. 



5 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Septiembre 2018 

Bodéüs, R.  Aristote. De l’âme (Traduction et presentation par Richard Bodéüs), Paris: 
Flammarion, 1993. 

Boeri, M. D. Aristóteles, Acerca del alma (Traducción, introducción, notas y apéndice), Buenos 
Aires: Editorial Colihue 2010. 

Calvo Martínez, T. Aristóteles. Acerca del alma (Introducción general, Introducción, Traducción y 
Notas por T. Calvo), Madrid: Gredos 1983 (1a ed. 1978). 

Calvo Martínez, T. Aristóteles, Metafísica (Introducción, traducción y notas de T. Calvo Martínez), 
Madrid: Gredos, 2000. 
 
Corcilius, K. Aristoteles. Über die Seele De anima. Hamburgo: Felix Meiner, 2017. 

 
Hamlyn D.W. Aristotle. De Anima (Books II and III, with passages from Book I. Translated with 
Introduction and Notes by D.W. Hamlyn), Oxford: Oxford University Press, 1993. 

Jaeger, W. Aristotelis Metaphysica, Oxford: Oxford Classical Texts 1957 (varias reediciones). 
 
Movia, G. Aristotele. L’ anima (Traduzione, Introduzione e comento di Giancarlo Movia), Napoli: 
Loffredo Editore, 1991. 
 
Reale, G. Metafisica di Aristotele (Traduzione, Introduzione e commentario della Metafisica di 
Aristotele. Testo greco a fronte), Milano: Bompiani, 2004.  
 
Rodier, G. Aristote. Traité de l’âme, Paris 1985 (reed. De la ed. de 1900). 

Ross, W.D. Aristotle’s Metaphysics (A Revised Text with Introduction and Commentary by W. D. 
Ross), Oxford: Clarendon Press 1975 (reimpr. de la ed. de 1924). 
 
Shields, C. Aristotle. De Anima (Translated with and introduction and commentary by Chirstopher 
Shields). Oxford: Clarendon Press, 2016.  
 
BIBLIOGRAFÍA COMPLEMENTARIA (la literatura secundaria sobre los temas del seminario 
es abrumadora; abajo sólo se mencionan algunos títulos orientativos, aunque algunos de los títulos 
citados son importantes para comprender la recepción de la psicología aristotélica en la filosofia 
de la mente contemporánea) 

Berti, E. “Il pensiero come forma di vita. A proposito dell’intelligenza artificiale”, en Berti, E. Nuovi 
studi aristotelici. II. Fisica, antropologia e metafisica, Brescia: Morcelliana, 2004, 117-132. 
 
Berti, E. “Per i viventi l’essere è il vivere (Aristotele, De anima 415b13)”, en Berti, E. Nuovi studi 
aristotelici. II. Fisica, antropologia e metafisica, Brescia: Morcelliana, 2004, 133-141. 
 
Boeri, M. D., Kanayama, Y., Mittelmann, J. (eds.) Soul and Mind in Greek Thought. Psychological 
issues in Plato and Aristotle, Cham: Springer 2018. 
 



6 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Septiembre 2018 

Boeri, M. D. “Aristóteles en Constantinopla: Temistio como lector de la noética 
aristotélica”, Patristica et Mediaevalia 44.2 (2023), 135-180. 
 
Boeri, M. D. “Alma, mente y vida: ¿qué tiene Aristóteles para decirnos en la era digital?”, Apeiron. 
Estudios de Filosofía, N° 13 (2020), 45-77. 
 
Boeri, M. D.  “Alejandro de Afrodisia como intérprete de la noética aristotélica», Estudios 
Filosóficos 40 (2009), 79-107. 
 
Burnyeat, M. F. “Is an Aristotelian Philosophy of Mind still Credible?”, en Nussbaum, M. C. and 
Rorty, A. O. (eds.) Essays on Aristotle’s De Anima, Oxford: Oxford University Press, 1992,15-26. 

Burnyeat, M. F. “How Much Happens when Aristotle sees Read and Hears Middle C. Remarks on 
On De anima 2.7-8”, en Nussbaum, M. C. and Rorty, A. O. (eds.) Essays on Aristotle’s De Anima, 
Oxford, 421-434. 

Burnyeat, M. F. “Aquinas on ‘Spiritual Change’ in Perception”, en D. Perler, (ed.) Ancient and 
Medieval Theories of Intentionality, Leiden-Boston-Köln 2001,129-153.  

Burnyeat, M. F.  “De anima II 5”, en Phronesis XLVII/I, 2002, 28-90. 

Charles, D. The Undivided Self. Aristotle and the ‘Mind–Body Problem’, Oxford: Oxford 
University Press, 2021. 
 
Crane, T., & Patterson, S. (eds.). History of the mind-body problem. New York: Routledge, 2000. 
 
Everson, S. Aristotle on Perception, Oxford: Oxford University Press, 199. 

Kim, J. Philosophy of Mind, Boulder-Colorado/ Oxford 1998. 

Menn, S.  “Aristotle’s Definition of Soul and the Programme of the De Anima”, en Oxford Studies 
in Ancient Philosophy, (2002) 22, 83-139. 

Mittelmann, J. “¿Una imagen dualista en el De Anima de Aristóteles?, Quaderns de filosofia vol. i 
núm. 2 (2014), 11-33. 
 
Nussbaum, M.C., Putnam, H. “Changing Aristotle’s Mind”, en Nussbaum, M.C. and Rorty, A.O. 
(eds.) Essays on Aristotle’s De Anima, Oxford: Oxford University Press, 1992, 27-56. 

Polansky, R. Aristotle’s De anima, Cambridge-New York: Cambridhe University Press, 2007 
 
Romeyer Dherbey, G. (ed.) Corps et âme. Sur le De anima d’ Aristote (Études reúnies par C. 
Viano), Paris 1996. 
 
Putnam, H. Mind, Language and Reality (Philosophical Papers, volume 2), Cambridge 1995 
(reimpresión). 



7 
 

 
Dirección Académica de Docencia                                                                                               Septiembre 2018 

Shields, C. 1995. “Soul and Body in Aristotle”, en T. Irwin (ed.) Aristotle. Metaphysics, 
Epistemology, Natural Philosophy, New York and London, 1995, 103-137. 
 
Slakey, T. J. “Aristotle’s Theory of Perception”, en M. Durrant (ed.) Aristotle’s De anima in focus, 
London and New York, 1993, 75-89. 

Sorabji, R. 1979. “Body and Soul in Aristotle”, en J. Barnes, M. Schofield, R. Sorabji (eds.) Articles 
on Aristotle (Psychology and Aesthetics) London: Duckworth, 1979, 42-64 (1a ed. 1974). 

Sorabji, R. Matter, Space, & Motion. Theories in Antiquity and Their Sequel, Ithaca-New York: 
Cornell University Press, 1988. 

Sorabji, R. “Intentionality and Physiological processes: Aristotle’s Theory of Sense-Perception”, en 
Nussbaum, M.C. and Rorty, A.O. (eds.) Essays on Aristotle’s De Anima, Oxford: Oxford 
University Press, 1992, 195-225. 

 
ANEXO 
 
Área disciplinar: Filosofía  


